
Scenocosme : Grégory Lasserre & Anaïs met den Ancxt

Un art écosophique pour le XXIè siècle ?
Auteur et critique : Pascal Krajewski  

Pascal Krajewski est docteur en sciences de l’art, chercheur associé au CIEBA de l’Université de Lisbonne (FBAUL).
Ses travaux portent sur les effets de la technologie et des médias dans les arts plastiques contemporains. 

Publication extraite de       CON   VOC  ARTE   -   Revista de Ciências da Arte        n.° 17 | 2025
Arte e Ecologia – Processos Criativos e Culturais

 ISSN 2183–6973      https://convocartebelasartes.wordpress.com/publicacoes 

Résumé

L’article  propose  une  analyse  quasi-exhaustive  du  travail  du  duo  d’artistes  français
Scenocosme  :  Grégory  Lasserre  &  Anaïs  met  den  Ancxt.  Les  œuvres  technologiques
produites depuis vingt ans, sont ici présentées en fonction du rapport qu’elles dévoilent entre
l’homme et son milieu. Celui-ci  est décortiqué en quatre couches successives : la sphère
naturelle, où les éléments premiers et l’arbre dominent ; la sphère sociale, où les interactions
interpersonnelles priment ; une sphère infra-phénoménologique, où les formes mêmes de la
sensibilité sont re-interprétées ; et une sphère technologique où le numérique se manifeste
comme nouveau pan du sensible. Sans être déclarativement écologique, cet art pourrait alors
être considéré comme une approche écosophique, c’est-à-dire poétique et spéculative, de
notre relation à l’intégralité de ce qui nous entoure.

Mots clés proposés : Technologie, Milieu, Interaction, Énergie, Écosophie.

https://convocartebelasartes.wordpress.com/publicacoes


Introduction

Au début du XIXè siècle, Schelling introduit et défend l’idée d’une NaturePhilosophie qui, à l’encontre de la Philosophie
der Natur, serait un moyen de rendre compte de l’intégralité des phénomènes naturels en les rapportant à des forces
originaires,  en  substituant  des  modèles  chimiques  et  organiques  au  modèle  mécanique  fortement  mathématisé,  et
finalement en réconciliant la nature et l’esprit. Dans l’esprit de Schelling, une « physique spéculative » globalisante est
possible et pertinente en lieu et place des sciences de la nature, positives mais compartimentées. Il propose ainsi une
langue homogène,  quasi-poétique,  pour  parler  de  toutes  les  formes  d’activité  de  la  nature  là  où  chaque discipline
scientifique isole différents systèmes de forces ou de relations matérielles 1. Le projet épistémique n’a pas résisté à ses
dérives et aux avancées scientifiques – mais le projet poétique pourrait être, lui, source d’un renouveau. Ne serait-ce que
comme inspiration.

Ne pourrait-on ainsi imaginer un NaturKunst, par opposition à un Kunst der Natur, qui serait moins un art de la nature,
qu’un « art naturiste », apte à créer ou à faire percevoir l’unité globale des forces sous la variété des formes, désireux
d’hybrider les règnes, les ordres et les sphères, œuvrant vers une « poétique spéculative » qui serait synesthésique,
fictionnelle, métamorphique. On pourrait alors considérer « l’art écologique », tel qu’il se présente et s’invente depuis
cinquante ans, comme une étiquette globale recouvrant des œuvres dédiées à l’exaltation ou la défense de la nature,
brassant large depuis les peintures de paysage jusqu’à l’activisme militant, en passant par le land art, les earth works,
l’art environnemental, les approches didactiques, documentaires, politiques, curatives, haptiques, etc.  Dans ce spectre
étendu, on proposera d’appeler « art écosophique », celui qui, moins soucieux de démontrer, défendre ou critiquer tel
programme ou tel enjeu écologique – aura à cœur d’expérimenter de nouvelles façons de faire monde avec la nature.
Arne Naess introduit ce terme pour définir une « philosophie de l’harmonie ou de l’équilibre écologique » : 

« Une philosophie, en tant que genre de sophia-sagesse, est ouvertement normative, elle contient à la fois des
normes,  des  règles,  des  postulats,  des  proclamations  exprimant  un système de valeurs  prioritaires  et  des
hypothèses au sujet de la situation de fait de notre univers ».2

Guattari reprend ce terme pour pointer la nécessaire « articulation éthico-politique susceptible d’éclairer convenablement
ces  questions  [écologiques]  »  en  entremêlant  «  les  trois  registres  écologiques,  celui  de  l’environnement,  celui  des
rapports sociaux et celui de la subjectivité humaine »3.

L’étymologie  est  sans  équivoque :  l’art  écosophique  sera  moins  soucieux  de  discours  (logos),  donc  de  savoir,  de
connaissances, de sciences – que de sagesse (sophia), donc d’éthique, de comportements, de spiritualité. Une façon de
renouveler nos manières d’habiter notre milieu : avec la nature, avec les autres et avec nous-mêmes – le tout uniment et
indéfectiblement. Moins désireux de porter un discours (critique) qu’une invitation à repenser son être-au-milieu  ; moins
centré sur l’objet du réel que sur les relations que l’homme noue avec lui ; moins obnubilé par les faits et les données,
que par l’irruption d’une poétique commune au sein de toutes les sphères de notre  environnement.  Et  qui,  comme
Guattari l’appelait de ses vœux, s’intéresse au difficultueux « rapport de la subjectvité avec son extériorité – qu’elle soit
sociale, animale, végétale, cosmique »4.

C’est dans cette perspective que nous avons choisi d’analyser le travail du duo d’artistes français Scenocosme. Depuis
une vingtaine d’années, ces stéphanois présentent des œuvres délicates et poétiques dans lesquelles se reflète ou se
transmue notre relation à la nature, aux autres et au monde. Le milieu ainsi révélé peut alors se décortiquer comme la
confluence de quatre sphères interconnectées : celle de la nature manifeste, celle de l’habitat humain, celle des formes
sous-jacentes et celle de la technologie.

1 La notion de « matière » est ainsi la première totalité relative (§51), quand les notions de « pesanteur » (§54), « lumière » (§62), « magnétisme 
» (§68) sont au cœur du système schellingien. FWJ Schelling, Exposition de mon système de la philosophie [1801], Paris, Vrin, 2000.

2 Arne Naess, L’écologie profonde [1972], Paris, PUF, 2021, p.38.

3    Félix Guattari, Les trois écologies, Paris, Galilée, 1989, p.12-13.

4 Le milieu est à entendre comme environnement historique, géographique et écologique dans lequel se découvre et habite l’homme (individu 
subjectif, doublé de sa dimension sociale). Tetsurô WATSUJI, Fûdo : le milieu humain, Paris, CNRS Editions, 2023.



1. PHYSIS : la poétique de la nature

L’art  de Scenocosme vise à nous relier  à la nature environnante,  en en révélant  certains aspects  inaperçus ou en
transfigurant ce que l’on croyait connu. Une approche selon l’échelle de l’élément naturel pris en considération pourrait
alors être proposée…

Stoicheia : les éléments

Dans nombre de traditions humaines et  à quelques variantes près,  l’eau,  le feu,  la terre  et  l’air  forment  les quatre
éléments premiers,  comprenez les quatre  entités matérielles originelles à partir  desquelles tout  prend forme et  tout
s’amalgame. Ils forment la « quadruple racine de toute chose »5. Cet intérêt séminal pour les éléments premiers irrigue le
travail de nos artistes.

Kymapetra Sonolithique

Kymapetra et  Sonolithique orchestrent  un  rituel  qui  vise  à  faire  chanter  la  matière  minérale ;  Dilution ou  Fluides
rassemblent les spect-acteurs autour d’une vasque d’eau qui s’anime ; Nuages solides ou Ondulations tentent de signaler
la présence invisible de l’air environnant ; Vortex incandescent propose un dispositif quasi-chamanique où l’approche des
spectateurs déclenche l’activation d’un foyer incandescent. C’est sans doute moins une volonté alchimique qui est à
l’œuvre, que le souci de proposer des médiations entre l’homme et son milieu naturel,  ici  dans ses formes les plus
élémentaires. Cette connexion immémoriale, invisible, parfois imperceptible, devient tout à coup le lieu d’un phénomène
mystérieux, entre magie et technologie, mi-phénomène naturel mi-invention numérique : le spectateur, arrivant avec son
énergie propre et singulière, entre en contact avec l’objet, pour l’activer, le transpercer, réveiller un imaginaire enfoui,
sonore ou visuel.

Dilution     Fluides

5      Empédocle, fragment B 6 : Les présocratiques, Gallimard, coll. « Pléiade », 1988, p. 376



Nuages solides              Ondulations

Vortex incandescent

Dans Sonolithique (2019),  le spectateur est invité à s’agenouiller devant cinq blocs de pierre, installés en demi-lune et
légèrement rehaussés. Le contact du regardeur avec la pierre déclenche à la fois un bruit particulier (le chant de cette
pierre en écho au stimulus de cet individu) et la projection d’une forme ondulatoire éphémère sur un écran ressemblant à
une vasque d’eau qui s’animerait soudainement d’un élan propre.  On retrouve dans Dilution (2011)  la vasque, remplie
d’une  eau  qui  révèle  sa  mémoire  visuelle  quand un  spectateur  y  plonge  la  main  :  le  fond  uni  et  terne  se  couvre
soudainement d’un paysage géologique mouvant rappelant la variété des fonds de rivières et comme retournant le point
de vue héraclitéen : ce n’est plus la rivière que l’on considère comme un flux d’eau toujours changeant, mais, selon le
point de vue rattaché à un volume d’eau particulier, son paysage minéral (son lit) en constante transformation par son
avancée.

Les dispositifs retenus pour agencer cette mise en résonnance de l’homme avec la matière de la nature, ne sont pas
sans rappeler une certaine esthétique zen ou orientale. Comme le salon de thé japonais (chashitsu) est ce lieu intime,
silencieux, de rassemblement, destiné à un protocole minutieux de quiétude et d’ouverture6 – les œuvres de Scenocosme
se présentent volontiers comme des parenthèses hétérotopiques7 : un lieu hors du temps et du quotidien, pour se poser
et se reposer, et délicatement placer une main nouvelle sur le derme du monde. L’accroupissement devant telle œuvre
est une manière de reconfigurer notre posture, notre stature – et déjà de nous mettre dans une autre disposition. La
centralité  d’une  œuvre,  autour  desquelles  les  spectateurs  peuvent  aller  et  venir  et  s’installer  en  cercle,  est  aussi
hautement symbolique et immémoriale. 

 

6 Voir par exemple : Kakuzô Okakura, Le Livre du thé, ed. Philippe Piquier, 2006.

7 Foucault appelait hétérotopies : « des sortes de lieux qui sont hors de tous les lieux, bien que pourtant ils soient effectivement localisables. Ces 
lieux, parce qu’ils sont absolument autres que tous les emplacements qu’ils reflètent et dont ils parlent, je les appellerai, par opposition aux 
utopies, les hétérotopies ». Michel Foucault, « Des espaces autres », in Dits et écrits. Tome II : 1976-1988, Paris, Gallimard, 2001, p. 1574.



Kryophone

C’est une cérémonie que l’œuvre ouvre.

Au-delà des éléments matériels premiers, le duo recourt aussi volontiers à un imaginaire des solides parfaits. Le cercle,
on l’a vu ; mais aussi la sphère ou la demi-sphère ; ou encore des solides à la forme plus sophistiquée comme l’icosaèdre
de Kryophone (2019) (œuvre doublement élémentaire puisque faite d’un bloc de glace, taillé dans ce volume à douze
faces), en passant par le trapézoèdre de  Cristallisation  (2021). Autant de références directes aux formes que Platon
conjecture pour chacun des éléments dans le Timée, et que les artistes ont tenu à mettre en scène dans Résonances
végétales (2021)… en les végétalisant. 

Cristallisation



Phyto : la plante

Chaque penseur grec désireux de sérier les quatre éléments eut tendance à en élire un comme substance originelle. Le
corpus d’œuvres de Scenocosme nous inclinerait à trouver dans le bois, le cinquième élément le plus fascinant. Si ce
bois peut être présent sous différentes formes – de la lame de bois de Matières sensibles au tronc d’arbre mort sacralisé
de Reliquae mirabilis – c’est d’abord et avant tout sous la forme de la plante et de l’arbre qu’il apparait dans le travail des
artistes.

 Akousmaflore

Akousmaflore (2007) est l’une des œuvres les plus emblématiques des artistes : dans une pièce de trente mètres carrés,
pendent du plafond cinq ou six plantes débordant de leur pot, laissant descendre leur feuillage comme Raiponce sa
chevelure. Le spectateur est invité à toucher délicatement les feuilles ainsi tendues à sa rencontre, passant d’une plante
à l’autre pour déclencher autant de sonorisations singulières. Se fait entendre le chant de chaque plante qui s’éveille à la
caresse humaine,  et  pour peu que le  public  nombreux stimule  différentes plantes en même temps,  s’orchestre une
symphonie chorale à plusieurs voix – et toute la salle de s’animer au gré de ces échanges individuels. Oublieux du strict
aspect décoratif habituel des plantes en pot, le spectateur découvre une matière vivante, tactile, sensible à la pression qui
s’exerce sur elle, traversée d’énergie propre et captant celle de son environnement.

Phonofolium

Phonofolium (2011) ré-implémente un même principe pour faire chanter un arbuste, accessible simultanément par le
public rassemblé autour de lui. La feuille n’est plus ce que l’on arrache en passant sans bien y penser – mais le lieu d’un
contact  charnel  et  poli,  qui  fait  basculer  le  corps  du  spectateur  dans  une  relation  bienveillante  avec  la  plante.
Renversement des perspectives :  c’est l’homme qui est  ici  l’environnant de la plante,  et non elle qui  compose notre
environnement. Rappel de la triste réalité : c’est bien l’homme qui stimule d’abord et avant tout son milieu naturel – ici,
pour  faire  naître  un  élan  sonore  derrière  la  rencontre  plastique,  mais  le  reste  du  temps  comme  agression  et
arraisonnement pragmatique.



Pulsations

Il y a plusieurs leçons à retirer de ces expériences : la sensibilité des surfaces, même de celles que l’on pourrait qualifier
trop vite d’inertes; la particularisation de chaque organe, feuille, arbre, cerne, dont l’effleurement renvoie un écho original;
l’excitabilité de tous ces individus à la présence humaine, tout à coup évidente car sonorisée ; l’échange avec un individu
vivant qu’implique notre simple existence. On peut y voir une sorte de cheminement permettant d’entrer dans le sens de
l’œuvre : de l’interaction vers la relation, puis l’échange pour aller jusqu’à la rencontre. Non pas la rencontre de l’œuvre,
enjeu de la relation esthétique, mais la rencontre de l’individu vivant, représentant de toute la biosphère, et qui fait face, ni
comme ressource ni comme menace, mais comme entité  bienveillante, chaleureuse, spirituelle presque. A cet égard,
l’arbre est une sorte d’homologue apte à nous porter ses leçons de sagesse.

Regardons encore ces gens qui, collés au tronc de l’arbre de cette forêt française, l’oreille posée sur son écorce écoute le
bruit de sa croissance, le son de ses battements de vie. Ce n’est donc pas un face-à-face que Pulsations (2008) propose,
mais un peau-à-peau, entre l’écorce de l’arbre et le visage de l’homme. Le contact est sensible, tactile, dermique : seul
moyen pour l’homme curieux d’entendre l’arbre. Les artistes décrivent d’ailleurs l’arbre comme « le trait d’union entre le
ciel et la terre » 8; nous ajouterions volontiers qu’il est le transformateur de l’eau et du feu, si nous voulions assoir encore
plus sa place centrale dans le jeu des quatre éléments précités. 

Reliquiae mirabilis

Reliquae mirabilis (2022) pourrait seul nous autoriser cette lecture. L’installation est constituée de ce qui ressemble à un
tronc calciné, duquel suinte un liquide odorant avec l’approche de spectateurs. Ce « totem », à la fois mort et visiblement
en  activité,  est  accompagné  d’une  grande  toile  blanche  présentant  un  dessin  qui  s’anime  de  projections  vidéo
représentant des matières liquides et incandescentes. Le tout est baigné d’un enveloppement sonore, constitué de sons
organiques souterrains. Le titre renvoie aux reliques saintes recensées par l’Eglise (aux fameuses statues qui pleurent,
saignent ou transpirent) en en présentant une version païenne et même animiste. Le liquide qui suinte est autant l’eau
vitale qui vient revigorer, que le pue de la plaie ou le baume qui cicatrise. Et si la relique quitte son statut d’arbre mort et
calciné pour se draper d’une vitalité soudaine, c’est bien parce qu’un spectateur-adepte vient, par sa présence seule, la
réveiller et la panser/penser.

8 « De par ses racines et sa cime, l'arbre est une forme de trait d'union entre la terre et le ciel ». 
Scenocosme, « Pulsations »  https://www.scenocosme.com/pulsations.htm 

https://www.scenocosme.com/pulsations.htm


Locus : le paysage

Les artistes ont encore le souci d’œuvrer in situ, dans les espaces naturels, pour proposer des « œuvres climatiques ». Ils
peuvent ainsi révéler d’autres composantes du règne naturel, comme le soleil et le vent. Deux outils sont au cœur de
leurs propositions climatiques : la résonance lumineuse et la réflexion mobile.

Résonances cristallines  Calice

Les artistes  proposent  en effet  de placer  des résonateurs  magnétiques réagissant  à  la  quantité  de photons  reçus,
installés dans des écrins aux formes hautement symboliques (des cristaux pendant des arbres comme des gouttes
transparentes  dans  Résonances cristallines (2018),  ou un  gigantesque diamant  icosaédrique  protégé  par  une  cage
membraneuse dans  Calice (2021), et distillant une ambiance sonore évolutive selon le taux d’ensoleillement. Celui-ci
varie par le jeu de cache-cache  du soleil  et des nuages, par la course de l’astre, par la présence fluctuante de la
canopée environnante et parfois par l’interaction directe du public qui peut focaliser des rayons complémentaires en usant
de petits miroirs (Hylé-hélios, 2014).

Miroitements    Hylé-hélios

De  fait,  les  œuvres  ont  très  souvent  recours  aux  miroirs,  outils  permettant  à  la  fois  de  renvoyer  l’image  de
l’environnement, de fragmenter cet environnement et, par leur mobilité, de dynamiser la manifestation de l’œuvre. Ainsi
de Miroitements (2023), cette œuvre extérieure située près de la ville des Ponts-de-Cé, qui dresse face au paysage une
tapisserie parcellaire faite de dizaines de miroirs ronds mobiles, tournant individuellement au gré du vent. L’œuvre est
autant une fenêtre sur le ciel en arrière-plan qu’un portrait fragmentaire de tout le paysage environnant. Le thème du
miroir déborde d’ailleurs largement l’emploi de l’outil, tant il est vrai que les œuvres sont souvent des miroirs de l’âme ou
de la psyché de l’individu qui les constitue – plante, matière – ou leur fait face – milieu, spectateur.   

Dans ces œuvres qui relèvent véritablement d’un art environnemental, il s’agirait moins pour les artistes de réveiller le
génie du lieu que de révéler la magie de sa météo. Le paysage prend ici une nouvelle valeur : non plus l’assemblage plus
ou moins esthétique de la flore et des reliefs – mais le rythme et la puissance de l’ensoleillement ou du souffle du vent. Il
s’agirait  peut-être  alors  de  continuer  l’art  du  paysage,  qui  donne  toute  sa  place  à  la  beauté  et  à  l’ambiance
atmosphérique, depuis les couchers de soleil de De La Tour jusqu’aux taches de couleur rieuses et labiles qui percent les
feuillages chez les impressionnistes. C’est bien le même souci d’appréhender l’atmosphère solaire ou venteuse d’un lieu
qui se joue ici, même si les outils sont tout autres.



Lumifolia   

Par ailleurs, les concepteurs n’hésitent pas à investir des lieux fermés, pour dessiner de véritables jardins d’intérieur.
Prime souvent la relation à l’arbre, à l’ambiance lumineuse et sonore, au jeu d’ombre issu – afin d’implanter une bulle
éthérée au cœur de notre tissu urbain (Lumifolia, aéroport Charles de Gaulle, 2012-2015 ; Phonofolia, Albertville, 2012).

Bien qu’issu d’une culture  occidentale  à l’ontologie  ‘naturaliste’ séparant  nature et  culture,  on pourrait  repérer  chez
Scenocosme des tentatives pour toucher du doigt les autres ontologies repérées par Descola pour décrire la relation des
hommes  à  la  nature  9:  ‘animiste’  en  révélant  la  subjectivité  des  minéraux  et  végétaux,  ‘totémique’ en  dévoilant  la
caractéristique commune des entités qui se font face (le son, l’énergie, le pouls) voire ‘analogiste’ dans la relation que
peut nouer le spectateur avec cet arbre embrassé comme un frère ou un autre lui-même 10…

Phonofolia

9 Philippe Descola, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard, 2005.

10 Voir aussi : Pascal Krajewski, « Scenocosme, ou l’art du techno-chamanisme », Lacritique.org, 21/12/2024, 
https://www.lacritique.org/scenocosme-ou-lart-du-techno-chamanisme/ 

https://www.lacritique.org/scenocosme-ou-lart-du-techno-chamanisme/


2. OIKOS : l’assemblée des individus

Le second aspect notable du travail de Scenocosme tient à leur volonté de mise en relation des hommes entre eux,
réinterrogeant  non  seulement  notre  être-avec-la-nature,  mais  encore  notre  être-ensemble,  nos  manières  d’habiter
ensemble le monde que nous secrétons. Ce monde n’est pas neutre, il nous traverse, par ses énergies et son ergo-
nomie, de sorte qu’il  participe à l’édification de notre subjectivité ou,  plus exactement, œuvre à notre individuation.  

Le temple et son autel

Le temple est ce lieu qui rassemble un public large autour de la manifestation du sacré. Souvent un objet vient focaliser
l’attention et le cérémoniel : l’autel. Il est à la fois le point névralgique où sont invoquées les puissances invisibles et le
cercle  des  interrelations  entre  ces  puissances  et  les  adeptes.  Cyclic et  Light  contacts présentent  de  façon
particulièrement convaincante une version moderne de ce point de convergence.

Cyclic

On pénètre dans Cyclic (2019) comme dans un temple aux murs diaphanes, invité à aller prendre place en son saint des
saints  où nous attend une demi-sphère réfléchissante posée par  terre.  Au contact  physique  du spectateur,  l’œuvre
s’active et délivre un spectacle son et couleur prodigieux. Mais l’œuvre est surtout conçue pour convoquer l’interaction du
public, appelé à se toucher physiquement afin de transformer le spectacle en cours. La sphère est à la fois le point de
rassemblement  cérémoniel,  l’interface  de  la  rencontre  entre  le  public  et  les  puissances  invoquées  et  le  lieu  de  la
manifestation des puissances invisibles. Le spectacle intègre d’ailleurs pleinement l’interacteur dans sa phénoménalité,
grâce à la surface spéculaire qui constitue la sphère centrale.



Lights contacts

Avec Lights contacts (2009) (et Urban Lights contacts, 2015), un dispositif rassemble les gens dans l’espace de la galerie
(ou dans l’espace public urbain), selon un protocole social encore plus affirmé. Là, un spectateur sert d’interface avec
l’œuvre, mais ne peut seul la mettre en marche. Il faudra nécessairement que d’autres spectateurs viennent en contact
dermique avec lui pour déclencher le spectacle lumineux ambiant. On pourrait parler du premier spectateur comme d’un
authentique  médium,  lui  qui  permet  l’apparition  des  forces  invoquées  par  les  puissances  de  la  technologie  et
l’intentionnalité floue des autres spectateurs. On ne sait jamais ce qui va se manifester. Chaque nouveau contact relance
l’invocation et transforme les apparitions. Dans la version urbaine, l’assemblement des « fidèles » peut s’apparenter à un
véritable rituel réunissant une assemblée dense : les corps se cherchent, se touchent comme dans des scènes de liesse
populaire.

 Les Cent visages

Cet intérêt pour notre être-avec les autres se voit réinvesti dans l’installation Les Cent visages (2017). Sur un disque
vertical  d’un mètre de diamètre,  est  projetée une vidéo silencieuse d’un visage d’homme ou de femme qui  semble
attendre patiemment le spectateur, tel un oracle muet. En touchant la toile de projection, l’inter-acteur crée une zone de
transformation  dans  laquelle  affleure  une  portion  de  visage  d’une  autre  personne.  Le  public  est  invité  à  caresser
délicatement le visage gigantesque pour en révéler un autre sous-jacent ou faire sourdre une transformation latente,
comme si un devenir-autre se terrait déjà dans ce visage. A moins que ce ne soit une référence à Protée, ce dieu marin
que l’on disait détenteur d’une vérité qu’il n’acceptait de dire que quand son interlocuteur avait réussi à le saisir et le
garder prisonnier de son étreinte tandis qu’il passait par une myriade de transformations. La vérité est peut-être ce que
l’on découvre en acceptant un corps-à-corps physique avec une entité monstrueuse en perpétuelle transmutation. Ce
corps-à-corps ici est un peau-à-peau, médié par une peau en toile : tactilité, interactivité, éloge de l’autre se rejoignent
pour forger l’âme de la pièce, dont l’aspect composite et insaisissable est redoublé par la présence d’un miroir (carré et
au cadre blanc affirmé) qui lui fait face et en offre un pendant.



Le foyer et ses pénates

Il est un lieu particulier dans la relation de l’homme à son milieu : sa maison. Là se joue à la fois le repos méditatif du
sujet, le lieu de réception et de vie de l’individu avec ses semblables, et le cocon qui sert d’interface avec l’extérieur. C’est
un espace double où l’habitant est en contact avec la technosphère qui le protège tout en ménageant une liaison avec
l’écosphère qui le vitalise.

Domestic Plant

En 2013, les artistes inventent une plante domestique :  Domestic Plant (2013).  Bien qu’amarrée à son point d’attache,
cette plante en pot est mobile, conçue pour interagir avec les résidents ou les visiteurs. Le contact physique des habitants
avec ses feuilles déclenche sa réaction sonore et surtout sa mise en mouvement, lui conférant un tout autre degré de
sensibilité. On sait comme d’Aristote à Linné, les sciences ont longtemps considéré trois règnes du vivant, séparant les
plantes qui ressentent, les animaux qui agissent et les humains qui réfléchissent. Ici, la plante adopte un comportement
animal, fait de soubresauts, de miaulements étranges, d’hésitations et de quêtes affectives. C’est moins d’un devenir-
animal de la plante qu’il faudrait parler que d’une relecture de sa sensibilité propre, soudain réévaluée. Le représentant
du règne végétal apparaît enfin dans toute sa grandeur : une plante de compagnie, pleine d’élans, de désirs – que son
état  «  végétatif  »  habituel  nous  faisait  oublier  et  que  l’on  s’émerveille  à  redécouvrir  dans  des  films  accélérés.  La
domestication est ici transfiguration des plantes et édification des humains.

Alsos

Depuis 2006, c’est toute une forêt enchantée qui est venue planter ses racines dans les espaces clos des galeries. Avec
Alsos (2006), une clairière ambulatoire offre la possibilité de renouer avec la magie des rêves enfantins, en quête des
créatures invisibles terrées dans la sombreur sylvestre. La pièce est plongée dans l’obscurité ; des éléments vaguement
organiques brillent sur ses pourtours ;  le spectateur s’aventure dans cette clairière armé d’une petite lampe torche. Il
découvrira au fur de sa déambulation un décor floral dans lequel des fleurs fluorescentes stridulent quand elles sont
illuminées.  Un capteur situé dans chaque pistil  permet en effet  de déclencher des sons particuliers  selon l’intensité
lumineuse reçue. Et la plante de se mettre à chanter, la forêt à bruisser, révélant toute une vie obombrée. C’est que la
forêt est pleine d’âmes, qu’il faut savoir réveiller, qu’il faut apprendre à apprivoiser, qu’il faut vouloir découvrir.



   la Maison sensible

En 2015 le duo avait travaillé sur la mise en œuvre d’une véritable Maison sensible (2015), où les surfaces murales et les
meubles étaient réactifs au passage et au toucher des gens. Des flux sonores et visuels venaient répondre à chaque
sollicitation illuminant les volumes d’un spectacle onirique. Non que la maison était hantée, mais elle était « sentiante »11.
L’habiter signifiait être en dialogue et en harmonie constant avec ses murs et son agencement  ; y évoluer installait déjà
l’idée d’une chorégraphie commandée par les déplacements et les contacts du public. Ici aussi, la maison était à révéler,
dans son être-caché d’être sensible, communiquant, accompagnant.

Chaque fois, le spectateur semble réveiller l’esprit du lieu, sous une forme miroitante, lumineuse, incandescente, version
moderne car technologique des petits dieux protecteurs ancestraux : les génies du lieu d’un côté, les pénates du foyer de
l’autre. Ce ne sont plus des divinités ou des ancêtres anthropomorphes, mais plutôt des flux, des dynamiques, des échos
– tout aussi sibyllins dans leur intention mais bien plus enveloppant dans leur omniprésence diffuse. 

11 Un être « sentient » est capable : d’évaluer les actions des autres en relation avec les siennes et de tiers ; de se souvenir de ses 
actions et de leurs conséquences ; d’en évaluer les risques et les bénéfices ; de ressentir des sentiments ; d’avoir un degré 
variable de conscience. Donald M Broom, « The evolution of morality », in Applied Animal Behaviour Science, #100, 2006,   : 
https://www.researchgate.net/publication/257017900_The_evolution_of_morality       , p. 11.

https://www.researchgate.net/publication/257017900_The_evolution_of_morality


L’individu en ses métamorphoses

A côté du temple pour communier avec les autres et de la clairière où approcher les forces invisibles, les installations de
Scenocosme peuvent  aussi  être  le  siège d’une rencontre  plus méditative  avec  soi-même.  Une rencontre  qui  prend
différentes expressions.

Iris

Grâce à Métamorphy (2013), le sujet se découvre ivre d’une puissance inconnue. Planté devant un voile blanc et souple
translucide, l’interacteur doit y porter la main pour libérer un spectacle visuel abstrait et ardent. Le tout est reflété par un
miroir circulaire apposé derrière la toile. Tout se passe comme si le spectateur, par la seule force de sa présence pesante,
réussissait  à faire parler une surface coite, en ouvrant un brusque point  de rencontre entre trois espaces :  l’espace
physique de la toile, l’espace imaginaire que la vidéo y projette et l’espace spéculaire renvoyé par le miroir. Le spectateur
se retrouve au centre même de ce jeu de forces qu’il a déclenchées, ne sachant pas si c’est là l’énergie de la chose ou
bien la sienne propre révélée par la toile. Tendant le ou les bras pour courber la toile, le public déchaine en effet un feu
ondulatoire  qui  prend  sa  source  au  point  de  contact  pour  se  diffuser  sur  toute  la  surface  dans des  halos  colorés
enveloppant. Il découvre ainsi, peut-être, l’image de son aura… Cette faculté phénoménalisante de l’homme se retrouve
encore dans l’installation  Iris (2021) grâce à laquelle, le spectateur, par la seule puissance du regard est capable de
transformer le spectacle vidéo projeté devant lui ! C’est une nouvelle mythologie qui est ainsi proposée par les artistes :
les héros n’y sont plus des exceptions, mais de simples mortels, simplement reconnectés avec leur plein potentiel.

Métamorphy



Cogito ergo sum 

L’expérience devient particulièrement solipsiste avec Cogito ergo sum (2017) : le spectateur touche un crâne de sel posé
sur un piédestal à sa hauteur, pour déclencher, selon son énergie propre et la zone du cortex caressée, une diffusion
sonore particulière. Fait assez rare dans la production des artistes, cette phénoménalité n’est pas diffusée alentour, mais
concentrée dans un casque audio et audible uniquement par l’inter-acteur. Caressant un crâne, siège de l’esprit et de
l’âme, et étant le seul à en percevoir les échos, le spectateur se trouve intriqué dans un face à face symbolique avec sa
propre représentation de son esprit. Le public est seul avec lui-même quand il entend les échos de son toucher au travers
du casque. Le titre de l’œuvre l’induit sur la voie d’une méditation métaphysique 12 où il se surprend dans sa condition
essentielle d’homme neuronal (dirait-on de nos jours, après Changeux) : si mes sens me trompent, si l’œuvre organise
ma tromperie, elle témoigne dans le même temps de ma nature essentielle d’esprit et d’être cogitant.

Dans ces œuvres qui  interrogent notre relation à notre environnement,  le spectateur  réinvestit  sa position de sujet,
redécouvrant sa naturalité, sa participation à un grand tout. Mais philosophiquement, le « sujet » est un pôle de la relation
de connaissance d’un « objet », posé devant soi, que l’on appréhende et analyse dans un face-à-face asymétrique. La
proposition de Scenocosme, toute d’interactions et d’échanges, transforme le spectateur en le transperçant d’informations
nouvelles, en mettant en lumière les flux qui le relient constamment à son entourage, en le baignant dans un milieu diffus
inobjectivable.  L’œuvre  participe  alors  peut-être  moins  de  sa  subjectivation  que  de  son  individuation,  métastable,
dynamique, perpétuellement informée par son milieu (Simondon).

12  Chez Descartes, le « cogito ergo sum » du Discours de la méthode, se retrouve dans les Méditations métaphysiques sous la forme « ego sum, ego
cogito ».



3. RYTHMOS : l’apocalypse des formes

Ce travail de dévoilement des sphères relationnelles qui sont les nôtres et qui forment notre habiter-ensemble-la-terre, ne
se cantonne pas au visible et à ses phénomènes. Il porte encore sur l’essence des choses, leur dynamique interne, leurs
conditions d’apparition parfois. L’idée consistera alors plus seulement à éclairer les forces manifestes mais à révéler les
formes cachées de l’esthétique de l’univers, quelque chose comme le souffle du monde.

 « Les  différents  flux  invisibles  biologiques,  climatiques,  électromagnétiques  ou  énergétiques  complexifient
l'espace et nous entourent, que nous le voulions ou non. Ils sont "fantosmatiques". Ce mot valise signifie qu'ils
sont à la fois fantômes (ils hantent l'espace) et sources de fantasmes (ils suscitent à la fois désirs, craintes et
peurs). Le projet du  design de l'invisible consiste à donner des contours sensibles à ce non-perceptible, à le
matérialiser, en le considérant comme une constituante active et vivante du territoire. » 13

Fantosmatique, pour un design de l’invisible

Ainsi s’ouvre la présentation de Fantosmatique, pour un design de l’invisible, 2004), témoignant de préoccupations déjà 
anciennes. C’est sur le nuage, la nuée ou le brouillard qu’insistera cette œuvre, mais d’autres travaux postérieurs 
viendront confirmer l’intérêt de Scenocosme pour le souffle, l’onde et le temps – autant d’éléments constitutifs d’un 
rythme mondain infra-sensible.

Pneuma

En 2017, Scenocosme propose de recueillir le souffle du spectateur dans une sphère d’argile de la taille d’un ballon de
basket, percé par une ouverture ronde de quelques centimètres de diamètre (Inspirations, 2017). Le spectateur peut soit
caresser délicatement la sphère, dans un geste rappelant la main de la femme enceinte sur son ventre rond, déclenchant
ainsi une sonorisation d’inspiration aquatique, soit souffler par l’orifice ménagé dans la sphère, déclenchant un bruit plus
aigu et long, sorte d’écho lointain du souffle  répercuté par l’œuvre.  L’œuvre se nourrit de l’énergie et de la vitalité du
spectateur, en sa modulation aérienne ; celui-ci se découvre joueur néophyte d’un instrument à vent inédit.

 Inspirations         A la lueur des souffles

13    Fantosmatique, pour un design de l'invisible    https://www.scenocosme.com/invisible.htm 

https://www.scenocosme.com/invisible.htm


En 2024, A la lueur des souffles (2024) en propose peut-être une forme de continuation, moins intime, plus spectaculaire
et ambivalente. Cette fois le souffle recueilli (« déposé » disent les artistes) déclenche concomitamment la production
d’une nuée dans une boule de cristal  disposée devant lui et la mise en lumière d’un mur de bocaux contenant des
prélèvements végétaux ou animaux.  Une nappe sonore changeante vient  accompagner  l’expérience.  Le spectateur,
ramené à son souffle vital, ranime une nature fragmentaire qui dormait autour de lui  ; il la vivifie d’une façon à la fois
particulière et incontrôlable ; il induit la symphonie visuelle d’une nature sous serre, devenue pixel d’un paysage global.
La leçon est mélancolique. Le spectacle oscille entre beauté (des lumières vaporeuses) et terreur (une nature enfermée,
une forme technologisée par sa pixellisation), une fascination et un malaise devant ce mystère sacré. Le sacré, comme le
révèle Gadamer14 est en effet ce qui contient en même temps le sacré et le maudit : mysterium tremendum et mysterium
fascinosum tout ensemble. L’homme se trouve alors dans la position du fidèle qui dépose son offrande et du chaman qui
convoque le spectacle monstrueusement hybride d’une nature qui tente peut-être de survivre en se réinventant.

 Souffles 1      

Deux autres installations utilisent encore le souffle pour révéler des paysages alentour :  Souffles 1 (2011) et Souffles 2
(2017). Le spectateur, tel un randonneur de salon, pénètre un dispositif qui l’enjoint à souffler dans un capteur sphérique.
Ce faisant, il déclenche la projection d’un paysage mouvant, en transformation, émergeant autour de lui (ou devant lui,
selon les versions de l’œuvre), et entre dans un jeu de cache-cache et de réflexion avec des bribes de paysages, habités
ou non – comme s’il enquêtait sur les cheminements de l’homme dans ses panoramas et les stigmates qu’il a pu parfois y
laisser. 

Le souffle est autant ce que l’œuvre révèle que ce qui révèle l’œuvre. Cet inconscient de notre nature vivante, que
l’habitude nous fait  oublier  et  que seule  la  menace (noyade,  apnée) ou l’effort  (course)  nous rappelle  – devient  ici
doublement central. Cette condition à notre survie, ou plutôt cet indice de notre nature animale (les plantes ont-elles un
souffle ?), se fait ici condition de notre créativité assistée. Cet infime éther sans consistance, qui n’est qu’une forme sans
matière, moins donc même que le verbe divin, est l’étincelle qui vient lancer l’œuvre dans son jaillissement.

Souffles 2

14   Ernst Cassirer, La philosophie des formes symboliques. 2 : la pensée mythique, Paris, Minuit, 1972, p.105.



C’est encore le souffle, de la Terre cette fois, qui est approché à travers des œuvres se confrontant à la figure du nuage.
Ainsi de  Vibrisses (2022), qui nous autorise à traverser un volume doucereux fait de plumes blanches, ou du  Nuage
solide (2009), sorte de bulles emprisonnant un air qui se vaporise au-dessus d’un lac en fonction de la météo et de
l’ensoleillement.  

Vibrisses

Kyma

Au souffle, allant aérien, répond l’onde, sa modulation. L’onde modalise le souffle, le met en forme pour lui donner cet
aspect régulier qui deviendra marée ou musique. C’est un souffle rythmé, qui se déploie principalement dans un milieu
gazeux ou liquide.

On peut jouer de Kymapétra (2008) comme d’un instrument de musique. L’interacteur/musicien, assis devant un grand
bol d’eau, actionne l’une des cinq pierres positionnées devant lui pour provoquer l’apparition d’une forme ondulatoire à la
surface aquatique de la vasque. La figure éphémère qui se dessinera dépendra de l’intensité de l’interaction entre le
corps humain et la pierre touchée. Si la pierre est un capteur, l’onde créée devient une image de l’énergie du sujet, et la
surface de l’eau un miroir de l’âme de celui qui s’y mire.

Ondulations

Ondulations (2015) propose de rendre visible le souffle de l’air. Installé dans un bâtiment bio-climatique, dans une salle
traversée par les vents, l’œuvre consiste en plusieurs dizaines de bandes de tissus accrochées au plafond, sorte de
gigantesque feuille de ginkgo à la grâce légère et translucide. S’agit-il  d’une une girouette gracile qui rend visible la
course du vent ou d’un diaphragme mécanique pouvant contrôler la respiration du bâtiment ? L’œuvre ne parle ni de l’air
ni du bâtiment mais bien de leur fonctionnement osmotique : la réaction de l’air au bâtiment, conçu comme une solution
climatique à sa propre survie. Elle révèle l’interconnexion essentielle de leur co-présence et signe leur destin commun. 



Chronos

S’intéressant au rythme des atomes, Démocrite appelle « rhythme » la « forme que prennent les atomes en conjonction
éphémère  ».  «  Skhéma désigne  une  forme  fixe  ;  rhuthmos  semble  désigner  (…)  la  forme  en  tant  qu’elle  est  en
mouvement.  (…)  Le  rythme,  c’est  une  forme  en  formation »15 .  Le  souffle  et  l’onde  sont  peut-être  deux  formes
archétypales d’un rythme, vivant, vivace, insaisissable, autrement dit un skhema transpercé par le temps, une mise en
mouvement  de  principes  morpho-génétiques  mis  en  branle  par  le  déroulé  du  temps.  Le  rythme,  c’est  le  schème
transpercé par la flèche du temps…

Echos       Fluorythme 2 

Echos (2011) et  Fluorythme 2 (2017) sont deux œuvres qui donnent à percevoir le temps long. Pour  Echos, une fine
tranche de murier, pleine de cernes dénotant son âge, tourne sur elle-même. Une tête de lecture piézo-électrique est
posée dessus et suit les reliefs des cernes. En tournant, la tête de lecture traverse le relief des années de croissance de
l’arbre et, percevant différentes hauteurs, produit une ritournelle sonore particulière. La forme générale est bien sûr celle
du tourne-disque, mais ici ce n’est pas le sillon du vinyle qui est suivi pour dérouler l’ensemble de la mélodie – c’est
l’histoire de l’arbre qui est traversée pour en livrer une signature, tournant en boucle, se répétant inlassablement. C’est
l’écho lointain d’une vie longue qui se donne à entendre comme son leitmotiv.

Ecorces               Ecumes

Le temps qui passe peut encore s’appréhender comme mémoire. Ecorces (2012) se présente comme un large disque en
bois, placé devant l’interacteur, tel un miroir laissé dans la pénombre. Il ne s’anime que lorsque le public pose ses mains
à sa surface déclenchant son illumination jaune-orangé (comme s’il se mettait soudainement à flamber) et l’apparition à
sa  surface  de  séquences de  vidéo  de  bouillonnements.  Tout  se  passe  comme si,  le  bois,  réanimé par  ce  contact
physique,  se  réchauffait,  se  réveillait,  et  s’ébrouait  pour  raconter  un  souvenir  de  son  existence.  Au-delà  de  son
individualité propre, ne tient-il pas encore le rôle de tout bois voire de toute matière vivante que l’on croyait inerte et que
l’on découvre littéralement légendaire ?  Dans Ecumes (2011), le spectateur joue de ses mains comme de révélateurs à
la surface d’un bois placé devant lui, dont seules les zones correspondantes aux positions des mains du public s’éclairent
pour laisser découvrir ses formes, ses cicatrices, ses élans – son histoire.

15     Pierre Sauvanet, Le rythme grec : d’Héraclite à Aristote, Paris, PUF, 1990, p. 44, p. 47.



4. CRYPTO : la maïeutique du virtuel

La mise en relation de l’individu avec son milieu ne serait pas totale si les artistes laissaient de côté ce qui constitue
aujourd’hui une part de plus en plus prégnante de notre réalité et de notre environnement  : le milieu technologique lui-
même.   Apparu  au  milieu  du  XXè  siècle,  cette  crypto-sphère,  dans  laquelle  les  puissances  informatiques  se  sont
interconnectées entre elles, puis interfacées avec nous, tout en appareillant toujours plus le réel, a totalement reconfiguré
notre milieu. Parmi les artistes soucieux d’investir et de mettre en lumière notre manière d’être-au-monde, rares sont ceux
qui incluent ce nouveau pan du sensible, si décrié par ailleurs. Actant de sa présence et de son emprise, les artistes ont
plutôt à cœur d’en chercher les ressources poétiques.

Imaginaire de synthèse 

L’informatique actuelle est inventrice de formes. On l’a vu, la quasi-totalité des productions de Scenocome y a recours,
proposant des productions sonores et visuelles qui sont d’une part issues de programmes informatiques et d’autre part
orchestrées  selon  des  algorithmes programmés.  Certaines  œuvres  vont  plus  loin :  recourant  à  des  corpus  d’objets
numériques préprogrammés, elles les apparient selon une grammaire algorithmisée pour  constituer autant de «  textes »
inédits, imaginaires ou symboliques.

Mécaniques imaginaires   Synergies

Ainsi de  Mécaniques imaginaires (2019), une œuvre numérique qui propose aux spectateurs d’échafauder une image
mouvante à partir d’éléments visuels figés ou dynamiques. L’imagerie est volontairement datée, renvoyant beaucoup plus
aux premières heures du  cinéma qu’aux spectaculaires effets  spéciaux actuels.  Le spectateur  doit  choisir  dans  un
florilège d’éléments de quoi composer un tableau général. Le résultat final relève de la fantasmagorie inspirée des féeries
de Méliès, des tableaux surréalistes, des photographies de Gilbert Garcin ou du théâtre optique de Pierrick Sorin. Une
poésie douce, mélancolique, sépia, émane de ces étranges amalgames visuels.

Synergies (2018) propose un résultat proche selon un dispositif assez différent : cette fois les spectateurs sont invités à
ajouter un nouvel élément visuel au paysage en décidant de sa taille et sa position, ou bien d’intégrer eux-mêmes le
tableau imaginaire  en laissant  une caméra capter  leur  image.  Le résultat  est  ensuite  vidéo projeté  sur  une façade
architecturale, donc visible par un public bien plus fourni. Le spectateur qui choisit d’intégrer l’œuvre entre en dialogue à
la fois avec les éléments imaginaires pré-fournis et avec les fantômes des spectateurs qui l’ont précédé.

harpe à tisser

Avec la harpe à tisser (2010), c’est à la fois une toute autre modalité d’interaction et un sens très différent qui doit se
dégager de la  rencontre  entre le  spectateur et  l’œuvre.  Celle-ci  se compose de huit  fils  verticaux tendus devant  le
spectateur qui doit les faire vibrer en les frappant avec une baguette. Chaque vibration déclenche une note, mais surtout
l’apparition d’un tronçon de texte, coloré selon la corde frappée, dans une large vasque circulaire posée derrière les



barreaux de chanvre. Le résultat synesthésique allie le son d’une corde pincée, à la couleur qui l’indexe, à un groupe de
mots qui en surgit (« la nuit qu’elle enveloppe dans son voile sombre infini » ; « une virgule de coton »). Le résultat est
finalement  moins lisible  que visible,  car  le textuel,  pris  dans un rhombe et  un jeu de superpositions,  s’avère visuel
d’abord. En effet, les bribes de phrases tournent et se laissent aspirer dans un tourbillon, tandis qu’elles se superposent
et que leurs couleurs se mêlent.

In fabula

Pour le centre Mémoires & Société de Villeurbanne, un quatuor d’artistes a créé une œuvre composite qui récolte puis
propage les vies des habitants. Les récits des uns trouvent dans les voix des autres et les visages de troisièmes des
relais, des échos. L’œuvre finale diffuse une vidéo chimérique qui raconte non des histoires mais des vies, se greffant à
différents visages pour élaborer leur image : In fabula (2009). 

Réalité augmentée : rencontres virtuelles-réelles

Le principe de la réalité augmentée consiste à apposer sur le réel une surcouche d’éléments issus du virtuel, souvent
grâce au truchement d’un appareil optique. Ainsi des casques des pilotes de chasse, des parebrises de voiture de luxe ou
des expérimentations de lunettes  high tech. L’idée est d’ajouter au réel un tissu d’informations complémentaires pour
nous aider à y habiter. Scenocosme utilisera plus volontiers l’espace de la vidéo projetée dans le réel pour créer un lieu
de coprésence entre les réserves du virtuel et les actualisations du réel.

 Rencontres imaginaires     Distances

Les  rencontres  imaginaires (2013)  déclinent  un  principe  commun  pour  des  œuvres  qui  peuvent  varier  dans  leur
manifestation finale. Le principe est le suivant : une caméra vient capter l’image du spectateur en temps réel pour le
projeter sur un écran où d’autres entités (visages, mains) vont venir interagir avec ce nouvel arrivant. Le résultat peut
varier selon que l’œuvre est dans l’espace de la galerie ou dans une rue, l’écran un poste de télévision, une série de
toiles de tulles translucides où la surface d’un bâtiment de plusieurs étages. Le public réagit en direct et dans le réel, à
une  rencontre  qui  n’a  lieu  que  dans  l’imaginarium  du  virtuel,  surgissant  sur  l’écran  projeté.  Autrement  dit,  ici,
l’environnement stimulant du sujet, celui qui le fait réagir,  est constitué d’entités du virtuel qui interagissent avec son
avatar…

Avec Distances (2020), l’écran vidéo joue le rôle de lieu de rencontre de deux individus isolés l’un de l’autre. L’image de
deux spectateurs séparés par une distance plus ou moins grande, est captée et projetée sur un même écran : c’est dans
cet  espace  imaginaire  qu’ils  peuvent  enfin  se  retrouver,  s’approcher,  se  tourner  autour  dans  une  grande proximité
physique, presque sensuelle. A l’heure où la covid imposait la distance et le masque, l’écran et son dispositif offrent un
ersatz de toucher virtuel, sorte de pis-aller, de remèdes doux et de compensations, dérisoires et déprimants en même
temps que salvateurs et témoins de la nécessité des rapports directs…



Matière noire : Les symétries discrètes

Les symétries discrètes de Matière noire (2014) nous offrent une autre façon d’interroger notre réel et notre réalité. Invités
à illustrer quelques vérités de la mécanique quantique, Scenocosme avait proposé de refléter l’image du spectateur en lui
faisant subir l’une des trois transformations suivantes : le reflet achromatique, le renversement temporel et l’apparition en
négatif. Se regardant dans ce qu’on pourrait baptiser un « miroir quantique », le sujet se trouve confronté à trois versions
de lui-même, étrangement autres et mêmes, moins ses fantômes que ses doubles compossibles qui évolueraient dans
des réalités parallèles.

L’intelligence de la matrice

Quand, au-delà de l’invention et  de la rencontre,  s’orchestre un véritable dialogue entre l’individu réel  et  une entité
virtuelle, prisonnière ou rejeton des puissances informatiques, apparaissent sans doute des enjeux plus cruciaux encore.
L’arrivée de l’intelligence artificielle, dernier avatar en date, est forcément une réalité avec laquelle il faudra compter et
qu’il faut apprivoiser, dévoyer, poétiser…

Psyché      Exister

Psyché (2017) rejoue l’une des scènes les plus fameuses de nos contes enchantés. Telle la reine marâtre de Blanche
Neige qui interroge son miroir sur sa beauté immarcescible, le spectateur approche une surface réfléchissante pour en
invoquer les mânes dormantes. A l’énoncé de la phrase sésame (« ouistiti »), parait un visage d’homme flottant dans
l’obscurité. L’entité virtuelle veut d’abord et avant tout être photographiée et diffusée sur les réseaux (elle cherche à
s’échapper de sa condition d’être en cage). Si vous l’acceptez, elle consentira ensuite à partager avec vous un temps bref
d’échanges, entre burlesque et fantaisie, autour d’une réflexion sur son être, la réalité, la condition humaine. La pastille
dialoguée joue parfois presque comme un koan, ces contes zen énigmatiques qui doivent faire prendre conscience d’une
énigme sans l’analyser ni même la traiter : « une question : ‘’l’autre côté du miroir’’, c’est de quel côté ? Le vôtre ou le
mien ? ». L’entité qui nous fait face est une sorte de prisonnier, qui serait devenu conjointement sage et fou à force
d’enfermement.

Exister (2019) prolonge l’expérience en installant l’œuvre dans l’espace public. Cette fois, le spectateur est le passant, qui
se fait interpeller par l’entité virtuelle en quête de reconnaissance, de dialogues et de voyages dans les diverses strates
de notre réalité (numérique ou physique). L’entité, dénommé Otto Ecce, réduite à son image photographiée par le public,
rêve d’exister en échappant à son cadre obscur.



Phytopoiesis

En 2024, Scenocosme s’empare de l’intelligence artificielle, en proposant de mettre en images l’imaginaire d’une plante.
Le projet Phytopoiesis (2024) réinvente la mise en contact du spectateur et de la plante, en déclenchant la création sur un
écran d’une image d’hybridation entre plante et humain. Le contact avec le public déclenche l’écriture de «  prompts », ces
lignes de commande qui décrivent à une intelligence artificielle la forme que l’on veut lui voir inventer. Les formes qui
apparaissent sous nos yeux sont donc le fruit créatif de l’intelligence artificielle. Elles semblent révéler les désirs profonds
de la  plante  qui,  excitée  par  le  contact  humain,  rêverait  d’une hybridation  avec  son interlocuteur  et  projetterait  cet
imaginaire sur cet écran décodeur de sa « pensée ». Si  Domestic plant participait d’un changement de regard sur la
nature végétative de l’arbre, lui octroyant les facultés animales d’action et de désir,  Phytopoiesis va un cran plus loin,
intégrant la plante à l’ordre des êtres à l’imaginaire fécond, voire à la conscience de soi et des autres : les humains.



Conclusion

Si Scenocosme est un duo d’artistes technologiques, présentant des pièces interactives sous-tendues par l’informatique
et les interfaces modernes, ils se distinguent cependant par un usage masqué de ces appareils afin de laisser libre la
relation entre le spect-acteur et l’objet de l’interaction (souvent végétal). La plupart du temps, celle-ci n’est en effet pas
médiée par les dispositifs technologiques habituels (écran,  souris,  boutons) ;  elle se préfère camouflée,  occulte,  mal
intelligible,  se présentant  au corps du spectateur  plus comme un mystère (insondable)  que comme une énigme (à
déchiffrer). L’œuvre excite moins la curiosité du spectateur, attiré par les rouages ou la mécanique, qu’elle ne l’enjoint à
suivre ses instincts, ses envies, son intuition sur la relation à l’objet médiée. L’interaction se joue alors souvent comme
une zone de contact infra-mince :  surface des peaux,  toucher délicat,  membrane à caresser,  ou simples promesses
d’effleurement.

Le dispositif  artistique ménage un lieu de contact  entre humains et  non-humains,  dessine une scène où se joue la
rencontre  de  l’individu  avec  une  portion  de  son  sensible.  Cette  portion  est  habituellement  non  perçue  ou  très
différemment, elle n’en a pas moins une influence sur les entités qui y séjournent et leur mise en relation. L’œuvre en
scène est doublement cosmique (le cosmos est d’abord l’ordre, par opposition au chaos) : en tant qu’elle est révélatrice
d’un certain ordre caché des choses et dans la mesure où elle en propose un réagencement, une nouvelle ordination.
Voilà donc le projet artistique dans sa synthèse : une mise en scène d’un cosmos – ce que les artistes semblent avoir
perçus et affirmés jusque dans leur nom de baptême : Scéno-cosme.

Auteur : Pascal Krajewski 

Source des œuvres des artistes

Scenocosme https://www.scenocosme.com 

Akousmaflore https://www.scenocosme.com/akousmaflore.htm 

Metamorphy https://www.scenocosme.com/metamorphy.htm 

Lights contacts https://www.scenocosme.com/contacts_installation.htm 

Cyclic https://www.scenocosme.com/cyclic.htm 

Reliquiae mirabilis https://www.scenocosme.com/reliquiae.htm 

Vibrisses https://www.scenocosme.com/vibrisses.htm 

Membranes https://www.scenocosme.com/membranes.htm 

Cogito ergo sum https://www.scenocosme.com/cogito_ergo_sum.htm 

Kryophone https://www.scenocosme.com/kryophone.htm 

SphèrAléas https://www.scenocosme.com/spheraleas.htm 

Rencontres imaginaires https://www.scenocosme.com/rencontres_imaginaires.htm 

Urban Lights contacts https://www.scenocosme.com/urban_lights_contacts_.htm 

Souffles https://www.scenocosme.com/souffles.htm 

Exister https://www.scenocosme.com/exister.htm 

Inspirations https://www.scenocosme.com/inspirations.htm 

Vortex Incandescent https://www.scenocosme.com/vortex_incandescent.htm 

Résonances cristallines  https://www.scenocosme.com/resonances_cristallines.htm 

Pulsations https://www.scenocosme.com/pulsations.htm 

Calice https://www.scenocosme.com/calice.htm 

Cristallisation https://www.scenocosme.com/cristallisation.htm 

Phonofolia https://www.scenocosme.com/phonofolia_oeuvre.htm 

Lumifolia https://www.scenocosme.com/lumifolia_oeuvre.htm 

Ondulations https://www.scenocosme.com/ondulations_oeuvre.htm 

Miroitements https://www.scenocosme.com/miroitements_oeuvre.htm 

Etc.

https://www.scenocosme.com/miroitements_oeuvre.htm
https://www.scenocosme.com/ondulations_oeuvre.htm
https://www.scenocosme.com/lumifolia_oeuvre.htm
https://www.scenocosme.com/phonofolia_oeuvre.htm
https://www.scenocosme.com/cristallisation.htm
https://www.scenocosme.com/calice.htm
https://www.scenocosme.com/pulsations.htm
https://www.scenocosme.com/resonances_cristallines.htm
https://www.scenocosme.com/vortex_incandescent.htm
https://www.scenocosme.com/inspirations.htm
https://www.scenocosme.com/exister.htm
https://www.scenocosme.com/souffles.htm
https://www.scenocosme.com/urban_lights_contacts_.htm
https://www.scenocosme.com/rencontres_imaginaires.htm
https://www.scenocosme.com/spheraleas.htm
https://www.scenocosme.com/kryophone.htm
https://www.scenocosme.com/cogito_ergo_sum.htm
https://www.scenocosme.com/membranes.htm
https://www.scenocosme.com/vibrisses.htm
https://www.scenocosme.com/reliquiae.htm
https://www.scenocosme.com/cyclic.htm
https://www.scenocosme.com/contacts_installation.htm
https://www.scenocosme.com/metamorphy.htm
https://www.scenocosme.com/akousmaflore.htm
https://www.scenocosme.com/

	Introduction
	1. PHYSIS : la poétique de la nature
	Stoicheia : les éléments
	Locus : le paysage

	2. OIKOS : l’assemblée des individus
	Le temple et son autel
	Le foyer et ses pénates
	L’individu en ses métamorphoses

	3. RYTHMOS : l’apocalypse des formes
	Pneuma
	Kyma
	Chronos

	4. CRYPTO : la maïeutique du virtuel
	Imaginaire de synthèse
	Réalité augmentée : rencontres virtuelles-réelles
	L’intelligence de la matrice

	Conclusion

